





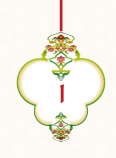




الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله.

فهذه فوائد وخُلاصات مجموعة في: أحكام الطعام والشراب، أسأل الله أن ينفع بها، وأن يجزي خيرًا كلَّ مَن شاركَ وأعانَ في إعدادِ هذه المادةِ ونَشْرِها.





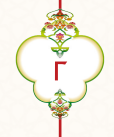
نِعَـمُ الله تعالى على عبادِه كثـيرةٌ وفيرةٌ، ومن أعظَمِها: نِعْمةُ الطعام والشراب؛ فبهم حياةٌ الإنسانِ والحيوان، وهي تَستلْزِمُ دوامَ شُكر الله تعالى والتضرُّع إليه، وتُذَكِّرُ العبادَ بأنَّ الله تعالى هو الحيُّ القيُّوم، الأحدُ الصَّمَد، الذي قامَ كلَّ شيء به، والخلقُ جميعًا مفتقِرون إليه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، مع كمالِ غناهُ عنهم، فهو الصَّمَد الذي تقصدُه جميعُ المخلوقات في جميع حاجاتِها وأحوالهِا وضروراتها.

قال الله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللّهُ عَالَى الله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللّهُ عَلَى كُنتُمُ اللّهَ إِن كُنتُمُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّ

ٱلْمُزْنِ أَمْ نَعَنُ ٱلْمُنزِلُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَجَاجًا فَاللهُ أَجَاجًا فَلُوْلا تَشَكُرُونَ ﴾ [الواقعة: ٦٨-٧٠].

ينبغي على المسلم أن يتعلَّم أحكامَ وآدابَ الطعام والشراب، وأن يتحرَّى الحلالَ الطَّيِّبَ في طعامِه وشرابِه ولباسِه وسائرِ شئون حياتِه.

المسلم يجعلُ حياتَه كلَّها لله، طعامَه وشرابَه، ونومَه ويقظتَه، وجِدَّه ومُزاحَه، وعملَه وتوفيه، وسفرَه وإقامَته، قال تعالى: ﴿قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَعَمْيَاى وَمَمَاتِ لِللهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللهَ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَعَمْيَاى وَمَمَاتِ لِللهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ اللهَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرَتُ وَأَنَا أُوّلُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ [الأنعام: لا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرَتُ وَأَنَا أُوّلُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ [الأنعام:





والمسلم يحوِّل المُباحات إلى طاعات بالنيَّة الصالحة، ولا يترك ساعةً من عُمره تضيعُ بلا فائدة؛ فيحوِّل عاداتِه اليوميَّة وأعهالَه بلا فائدة من أكل وشُرْب ونَوم وسَيْر إلى المباحة التقوِّي عبادات، فينوي بهذه الأعهال المباحة التقوِّي على الطاعات وتجديد النشاط، وفي الحديث: «إنَّها الأعُهالُ بِالنِّيَاتِ، وَإنَّها لِكُلِّ امْرِئٍ ما فَيَى الْمَرْبُ مَا فَيَى الْمَرْبُ مَا فَيَى الْمَارِئِ مَا فَيَى الْمَرْبُ مَا فَيَى الْمَرْبُ اللَّهُ مَا لُ بِالنِّيَاتِ، وَإِنَّها لِكُلِّ امْرِئٍ ما فَيَى اللَّهُ مَا لُ بِالنِّيَاتِ، وَإِنَّها لِكُلِّ امْرِئٍ ما فَيَى اللَّهُ مَا لُ بِالنِّيَاتِ، وَإِنَّها لِكُلِّ امْرِئُ ما فَيَى اللَّهُ الْمُرْبُ الْمُرْبُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُرْبُ اللَّهُ مَا لُ بِالنِّيَاتِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ

فإذا احتسب المسلم نومه وطعامه وشرابه، ونوى بها التقوي على الطاعة؛ انقلب النوم والأكل والشّرب في حقّه إلى عبادة وطاعة، والأكل والشّرب في حقّه إلى عبادة وطاعة، كما قال معاذُ بنُ جبل رَخَالِلُهُ عَنْهُ لأبي موسى الأشعريّ رَخِالِلُهُ عَنْهُ أوّل اللّيل، فأقُومُ الأشعريّ رَخِالِلُهُ عَنْهُ: "أنامُ أوّل اللّيل، فأقُومُ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١)، ومسلم (١٩٠٧).

وَقَدْ قَضَيْتُ جُزْئِي مِنَ النَّومِ، فَأَقْرَأُ مَا كَتَبَ اللهُ لِي، فَأَخْرَئِي مِنَ النَّومَتِي كَمَا أَحْتَسِبُ كَتَبِ اللهُ لِي، فَأَحْتَسِبُ نَومَتِي كَمَا أَحْتَسِبُ قَومَتِي كَمَا أَحْتَسِبُ قَومَتِي »(١).



الأصلُ في الطعام والشراب الإباحةُ والطهارةُ، حتى يدلَّ دليلٌ على التحريم، فلا يُحكَم على طعام أو شراب بأنَّه محرَّمٌ أو نَجِسٌ إلَّا إذا ثبتَ ذلك بدليل.

قال الله تعالى: ﴿ هُو الَّذِى خَلَقَ لَكُم مّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ١٢٩]، وقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ ذِينَةَ اللّهِ الَّتِي آخَرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطّيبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ ﴾ [الأعراف: ٣٢].

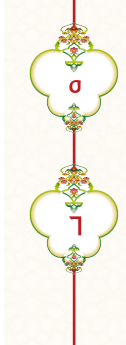
<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٣٤)، ومسلم (١٧٣٣).

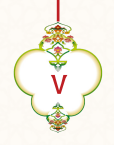
الأصل في الحيوانِ الحيّ: إباحةُ تذكيتِه وأكلِه، حتى يدُلَّ دليلٌ على التحريم.

الأصل في الذَّبائِح (التي لا يُعلَم مَصْدَرُها ومَن قام بذَبْحِها وكيفية تذكيتها) التحريم، فلا تَحِلُّ الذَّبيحةُ إلَّا إذا عُلِمَ أنَّها ذُكِّيت على فلا تَحِلُّ الذَّبيحةُ إلَّا إذا عُلِمَ أنَّها ذُكِّيت على الوجه المشروع.

فلو شَـكَكْنا في الحيوان الحـيّ: هل هو حلال أو حرام؟ فهو حلالُ، فنُذَكِّيه ونأكله. لكن لو شككْنا في اللَّحْم: هل هو مُذَكِّى أو مَيْتة؟ فالأصل التحريم، حتى يغلِب على ظننا أنَّه حلالُ.

الأطعمة غير الحيوانيَّة -من الحُبُوب والثِّمار كالخُبوب والثِّمار كالخُبوب والثِّمار كالخُبوب والثِّمان كالخُبوب والثُّم وغير ها فيه مضرَّة، كالشُّمِّ ونحوه.







بحري: فيحلُّ كلُّ ما في البحر حيًّا وميِّتًا؛ لقوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ ﴾ القوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ ﴾ [المائدة: ٩٦]، و (صَيْد البحر) هو: الحيُّ من حيواناته، و (طعامُه): الميِّت منها (١).

وأمَّا البرِّيُّ من الحيوانات: فالأصل فيه الحِلُّ، إلَّا ما نصَّ عليه الشرع.

### ضابط المحرَّم من الحيوانات البريَّة والطيور:

خُبْثِه، كَالِحُنزير والحمار الأهليّ.

\* أونص على جِنْسِه، ككُلِّ ذي ناب من السِّباع





<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير البغوي (٣/ ١٠٠)، وابن كثير (٣/ ١٩٧).

(كالأسد والكلب والقِطّ والذِّئْب)، وكلِّ ذي مِجْلَب من الطَّيْر (كالصَّقر والنَّسْر).

\* أو كان خُبْثُه معروفًا، كالفأرة والحشرات (كالخنافس والصراصير والذُّباب ونحوها).

ويُستثنَى من الحشرات: الجراد (ولو كان ميِّتًا)؛ فهو مُباحُ الأكل.

\* أو كان خُبْثُه عارِضًا، كالجلّالة التي تتغذّى على النجاسة.

\* أو أمرَ الـشرعُ بقَتله، كالحيَّة والعَقْرَب والوَزَغ؛ لأنَّه لو كان حلالًا لَـا أَذِنَ الشرعُ في قَتله بغير الذَّكاة الشرعيَّة.

\* أو نهى الشرعُ عن قَتله، كالهُدْهُد والضُّفْدُع

والنَّمْل والنَّحْل؛ لأنَّه لو كان حلالًا لَــا نهى عن قَتله.

أو كان معروفًا بأكل الجِيَف، كالنَّسْر والغُراب.

أو كان متولِّدًا بين حلال وحرام، كالبَغْل
 (فهو من حمار وأنثى خيل).

\* أو كان مَيْتة، أو فِسْقًا أُهِلَ لغير الله به، أو لم يُذكر اسم الله عليه.

أو لم يأذنِ الشَّرعُ في تناوله، كالمَغْصوب
 والمَسْروق ونحوهما.

الأشْرِبَة كلُّها مُباحة، إلَّا: ما أسكر (فيحرُم كثيرُه وقليلُه)، وما ثبتَ ضررُه، وما كان خبيثًا



أو نَجِسًا، كالخمور والمخلِّرات والدُُّخان والدُُّخان والسُّموم والدَّم وغيرها.



قال الله تعالى: ﴿فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَإِنَّ

رَبَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٧٣].

[(غيرَ باغ): غيرَ طالبِ للحرام وهو يَجِدُ الحلال.

(ولا عادٍ): غير مُجاوِزٍ الحدَّ في تناولِ ما أُبيحَ له اضطرارًا، فلا يأكل إلَّا بقَدْر الضَّرورة].





الجيلاتين الحيواني: مادة بروتينيَّة ليِّنة لزِجة، غير قابلة للذَّوبان في الماء، تُستخلَص من عظام الحيوان وأنسجته وجُلُوده، بغَلْيه الطويل في الماء.

ويدخُل الجيلاتين في كثير من الصناعات الغذائيَّة والدوائيَّة، كالمعجَّنات، وأغذية الأطفال، والأجبان، والفطائر، والمشروبات، ومعاجين الأسنان، والمراهم، والكريهات، وغيرها.

### قرار مجمع الفقه الإسلامي:

"يجوز استعمالُ الجيلاتين المستخرَج من المواد المباحة [كالنباتات غير الضارَّة]، ومن الحيوانات المباحة المذكَّاة تذكيةً شرعيَّةً.

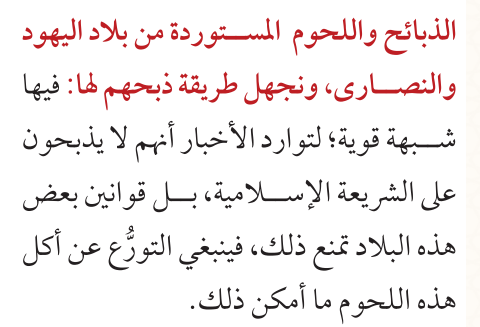
ولا يجوز استخراجُه من محرَّم، كجِلد الخنزير وعظامه، وغيره من الحيوانات والمواد المحرَّمة».



فلا يجوز تناول الأغذية والأشربة والأدوية المشترَّم من جلود المشترَّم من جلود الخنزير والأعيان النجسة -سواءً استحال



أم لا-، خاصَّةً مع وجود البديل في الأنعام التي أحلَّها الله، فمن الممكن أن تَتِمَّ صناعة الجيلاتين من هذه الأنعام المذكَّاة، وهي تؤدِّي نفس الغرض في صناعة الدواء أو الغذاء.



وإذا علمنا أنها قُتلت خنقًا أو صعقًا أو صدمًا أو بضرب الرأس أو بأي طريقة غير الذبح الشرعي؛ فيحرم أكلها جزمًا.



يجب على المسلم السُّؤال والتحرِّي قبل تناول المنتَجات التي يشُكُّ بوجود شيءٍ محرَّم فيها، بسوال أهل الخبرة بالتركيبات الكياوية والمواد العضويَّة، أو قراءة قائمة المحتويات الكتوبة على الأطعمة أو الأشربة، وهي كافية للتأكُّد ولو كانت في بلاد غير المسلمين؛ لأنَّهم يُراعون الصِّدق –غالبًا – خوفًا من القوانين والغرامات وسُمعة شركاتِهم ومصانِعهم.

إذا اجتنب المسلم ما يشُكُ في حُرْمَته من الأطعمة أو الأشربة تورُّعًا واتِّقاءً للشُّبُهات الأطعمة أو الأشْربة تورُّعًا واتِّقاءً للشُّبُهات الخاصَة فيها لا يحتاجُه حاجة أساسيَّةً-؛ فقد أحسن؛ لقول النبيِّ صَلَّسَهُ عَلَيْهِ وَسَلَرَ: «فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهاتِ اسْتَبْراً لِدينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ الشَّبُهاتِ اسْتَبْراً لِدينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ الشَّبُهاتِ اسْتَبْراً لِدينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ





في الشَّبُهاتِ وَقَعَ فِي الْحَرامِ، كَالرَّاعِي يَرْعَى خُولَ الْجَمَى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فيهِ (١)، وقوله حَولَ الْجِمَى يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فيهِ (١)، وقوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيبُكَ (٢).

مَن أكلَ طعامًا محرَّمًا أو شَرِبَ شرابًا محرَّمًا، وهو لا يَعْلَم؛ فالواجب تجنُّب ما بقيَ منه -إن تبقَّى منه شيء-، ولا يَلْزَمُه شيءٌ فيها فاتَ إذا لم يقصِّر في التحرِّي، وإلَّا استغفرَ الله تعالى، وليتحرَّ في المستقبَل.

كان هدي النبيّ صَالَلتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ في الطعام أكملَ هدي النبيّ صَالَلتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ (الايرُدُّ هدي وأحسنه؛ فكان صَالَلتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ (الايرُدُّ موجودًا، فها قُرِّبَ إليه موجودًا، فها قُرِّبَ إليه





<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٢)، ومسلم (٩٩٥١) واللَّفظ له.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (١٨ ٢٥)، والنسائي (٥٧١١)، وصحَّحه الألبانيّ.

شيءٌ من الطيبات إلا أكله، إلا أن تعافه نفسه فيتركه من غير تحريم.

وما عابَ طعامًا قطُّ، إن اشتهاه أكلَه، وإلَّا تركَه ...

ولم يكُن يرُدُّ طيِّبًا ولا يتكلَّفه؛ بل كان هَدْيُه أكلَ ما تيسَّر، فإن أعوزَه صبر (١).

من آداب الطعام والشراب: التسمية في أوَّله بقول: (بسم الله)، فإذا نسيَ فلْيقُل: (بسم الله أوَّله وآخرَه).

فَفِي الحَديث: «يا غُللام، سَمِّ الله، وَكُلْ بِيَمينِك، وَكُلْ بِيَمينِك، وَكُلْ مِلَّا يَليك» (٢)، وقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:



<sup>(</sup>١) زاد المعاد لابن القيِّم (١/ ١٤٢)، باختصار.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٥٧٦)، ومسلم (٢٠٢٢).

«إذا أَكَلَ أَحَدُكُمْ فَلْيَذْكُرِ اسْمَ اللهِ تعالى، فَإِنْ نَسِيَ أَنْ يَذْكُرَ اسْمَ اللهِ تعالى في أَوَّلِهِ فَلْيَقُلْ: نِسِيَ أَنْ يَذْكُرَ اسْمَ اللهِ تعالى في أَوَّلِهِ فَلْيَقُلْ: بِسْمِ الله أَوَّلَهُ وَآخِرَهُ»(١).



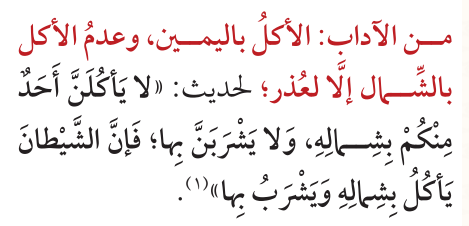
لا يَلْزَمُ الجَهْرُ بالتسمية قبل الأكل، فلو قالها سرًّا فقد امتثلَ أمرَ النبيِّ صَالَّلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بالتسمية قبل الأكل، ولكنَّ أقلَّ ذلك: أن يُحرِّك بها لسانَه وإن لم يَجْهَر بالصوت.

والأفضل له: أن يَجْهَر بها؛ تذكيرًا للناسي وتعليمًا للجاهِل.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٧٦٧)، والترمذي (١٨٥٨)، وابن ماجه (٣٢٦٤)، وصحَّحه الألبانيِّ.

## هل تُشرَع التسميةُ قبل الأكل نيابةً عن الطِّفل الصغير الذي لا يُحْسِن الكلام؟

قال الشيخ عبد الرحمن البرَّاك: «سمَّ اللهُ لفِعْلِك، لا عن فِعْل الطفل»، أي: يُسَمَّى الله لإطعام الطِّفل لا نيابةً عنه.



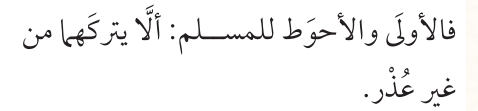
فَمَن عَجَزَ عن الأكل باليمين، لمرض أو جراحة، أو كان أعسرَ (أشول)؛ فلا حرجَ عليه في الأكل بشِماله بلا كراهة.





<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۲۰).

في وجوب التسمية في أوَّل الأكل والشُّرْب والأكل باليمينِ خلافٌ بين العلماء، فقيل: هما شُنَّة، وقيل: واجب.



من آداب الطعام: الأكلُ ممّا يلي الإنسان، ومن جوانب الطّبق، فيُستَحَبُّ للآكِل أن يأكل ممّا يليه من الطعام مباشرة، ولا تمتدُّ يدُه إلى ما يلي طعام غيره ولا إلى وَسَط الطعام؛ للحديث السابق: «يا غُلام، سَمِّ الله، وَكُلْ بيَمينِك، وَكُلُّ بِيَمينِك، وَكُلُّ بِيَمينِك، وَكُلُّ بِيَمينِك، وَكُلُّ بِيَمينِك، وَكُلُّ بِيَمينِك، وَكُلُّ بِيَمينِك، وَكُلُّ بِيَمينِك،





<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٥٧٦)، ومسلم (٢٠٢٢).

تَنْزِلُ وَسَطَ الطَّعامِ؛ فَكُلُوا مِنْ حافَتَيْهِ، وَلا تَنْزِلُ وَسَطِهِ»(١).

هــــذا إذا كان الطعام نوعًا واحدًا، أمَّا إذا كان أكثر من نوع ويريد الأكل من نوع ليس أمامه فيجوز.

من آداب الطعام: الاجتماعُ عليه وتكثيرُ الأيادي، وهذا له دورٌ كبيرٌ في تحصيل الشّبَع والكفاية؛ فقد شكى أصحابُ النبيِّ صَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ وَالْكَفَاية؛ فقد شكى أصحابُ النبيِّ صَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ الله والكفاية؛ فقد شكى أصحابُ النبيِّ صَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهُ الله والله قائلين: يا رسولَ الله، إنَّا نَاكُلُ وَلا نَشْبَعُ! قالَ: «فَلَعَلَّكُمْ تَفْتَرِ قُونَ؟»، قالُوا: نَعَمْ، قالَ: «فَاجْتَمِعُوا عَلَى طَعامِكُمْ، واذْكُرُ وا اسمَ الله الله فاجْتَمِعُوا عَلَى طَعامِكُمْ، واذْكُرُ وا اسمَ الله



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (١٨٠٥)، وابن ماجه (٣٢٧٧)، وصحَّحه الألبانيِّ.

عَلَيْهِ؛ يُبارَكْ لَكُمْ فيهِ»(١)، وفي الحديث: «طَعامُ الواحِدِ يَكُفي الإثْنَيْنِ يَكْفي الواحِدِ يَكْفي الآئنيْنِ يَكْفي الأَرْبَعَةِ يَكْفي الثَّانِيَةَ»(٢).



فإن كان يَقْصِد بذَمِّه زيادةَ مِلحه إن كان قليلَ الله مثلم، أو زيادة إنضاجه إذا كان غير ناضج؛ فلا بأس.



<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٧٦٤)، وابن ماجه (٣٢٨٦)، وحسَّنه لغيره الألبانيُّ في الصحيحة (٦٦٤).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٠٥٩).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٣٧٠)، ومسلم (٢٠٤٦).

كان من هدي النبيّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الجلوسُ على الأرض عند الأكل؛ تواضعًا منه صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَرُهُ هُدًا في الدُّنيا.

ولا حرج من الأكل على الطاولة أو المكان المرتفع.

لا ينبغي استِعْمالُ ورَقِ الجرائد ونحوِها شفرة للأكل عليها؛ فهي لا تخلو غالبًا من الآيات القرآنيَّة أو ذِكْر الله وأسمائه الحسني، فإن أُمِنَ ذلك فلا مانع.

يَحْرُم الأكل أو الشُّرْب في آنية الذَّهَب والفِضَّة؛ ففي الحديث: «لا تَشْرَبُوا في آنيَةِ الذَّهَبِ والفِضَّةِ، ولا تَأْكُلُوا في صِحافِها؛ فَإنَّها لَهُمْ في







الدُّنيا ولنا في الآخرة (())، وفي حديثٍ آخر: (مَـنْ شَرِبَ في إناءٍ مِنْ ذَهَـبِ أو فِضَّةٍ؛ فَإِنَّمَ يُجُرْجِرُ في بَطْنِهِ نارًا مِنْ جَهَنَّمَ (()).



والمعنى الجامع للاتّكاء المستحبُّ تركُه في صفة الأكل: كلُّ جِلْسة يكون الآكِل فيها مُتمكِّنًا مُطْمَئِنَّا؛ فيساعِده ذلك على الأكل كثيرًا، وهو مذمومٌ شرعًا، كجِلسة التربُّع، أو الاتّكاء على إحدَى يدَيه وأكلُه بالأخرى، أو الاتّكاء على الجُنْب.

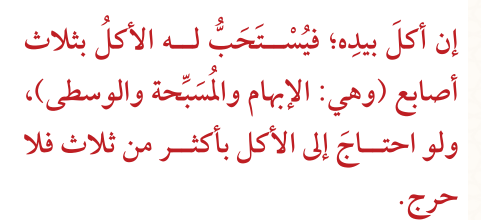


<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٦٦٥)، ومسلم (٧٦٠٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٣٤) -وليس عندَه لفظة (الذَّهَب)-، ومسلم (٢٠٦٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٣٩٨).

صفة الجلوس المستَحَبّ أثناء الأكل: أن ينصِبَ قدَمَيْه ويجلِسَ على عَقِبَيْه (الإقعاء)، ينصِبَ قدَمَيْه ويجلِسَ على عَقِبَيْه (الإقعاء)، أو يعتَمِدَ على رُكبتَيه وظهورِ قدمَيه، أو يجلِسَ على الرِّجْل اليُسْرَى وينصِبَ اليُمنَى.



ولا مانع من استعمال المِلْعَقة ونحوها.

فعن كَعْبِ بنِ ماليك رَضَالِلَهُ عَنَهُ قَالَ: «كانَ رسولُ الله صَلَّلَهُ عَلَهُ عَلَهُ وَسَالَمَ يَأْكُلُ بِثَلاثِ أَصابِع، وَيَلْعَقُ يَدُهُ قَبْلَ أَنْ يَمْسَحَها»(١).





<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۳۲).



يُسْتَحَبُّ بعد الفراغ من الأكل: لَعْقُ الأصابع وطَبَقِ الطعام، قبل مَسْحِ اليد بالمِنْديل أو غَسْلِها.

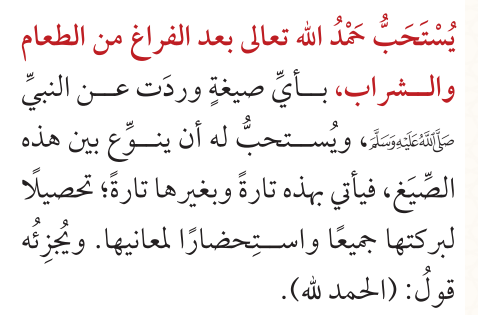
ففي الحديث: «إذا أَكَلَ أَحَدُكُمْ؛ فَلا يَمْسَعُ يَلْعَقَها اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الله

وعن أنس رَخُولِتُهُ عَنْهُ، أَنَّ رسولَ الله صَّالِتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ الله صَّالِتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ الكَانَ إِذَا أَكُلَ طَعَامًا لَعِقَ أَصَابِعَهُ الثَّلاثَ»، وقصال: «إذا سَقطت لُقْمَةُ أَحَدِكُمْ؛ فَلْيُمِطْ عنها الأذى، وَلْيَأْكُلُها، وَلا يَدَعُها لِلشَّيْطانِ»، وَأَمَرَنا أَنْ نَسْلُتَ القَصْعَة؛ لِلشَّيْطانِ»، وَأَمَرَنا أَنْ نَسْلُتَ القَصْعَة؛

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٤٥٦)، ومسلم (٢٠٣١).

قال: «فَإِنَّكُمْ لا تَدُرُونَ فِي أَيِّ طَعامِكُمُ البَرَكَةُ»(١).

[(نَسْلُت القَصْعَة): نمسَحها ونتتبَّع ما بقيَ فيها من الطعام].



ففي الحديث: «إنَّ اللهَ لَـيَرْضَى عنِ العَبْدِ أَنْ يَأْكُلَ الأَكْلَة فَيَحْمَدَهُ عَلَيْها، أو يَشْرَبَ الشَّرْبَة فَيَحْمَدَهُ عَلَيْها، أو يَشْرَبَ الشَّرْبَة فَيَحْمَدَهُ عَلَيْها»(٢).



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۳٤).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٧٣٤).



## ممَّا وردَ من صِيَغ الحَمْد بعد الفراغ من الطعام والشراب:

- الحَمْدُ لله حَمْدًا كَثيرًا، طَيِّبًا، مُبارَكًا فيهِ، غَيْرَ مَكْفيًّ وَلا مُودَّع وَلا مُسْتَغْنَى عنهُ رَبَّنا»(١).
- «الحَمْدُ لله الَّذي أَطْعَمَنِي هَذا وَرَزَقَنيهِ،
  مِنْ غَيْرِ حَولٍ مِنِّي وَلا قُوَّةٍ (٢).
- «الحَمْدُ لله الَّذي أَطْعَمَ وَسَـقَى، وَسَوَّغَهُ،
  وَجَعَلَ لَهُ خَرْجًا»(٣).

[(غَيْرَ مَكْفِيًّ) أي: أنَّ الله تعالى لا يحتاج إلى أحدٍ من عباده؛ فهو الذي يُطْعِمُهم ويكفيهم.

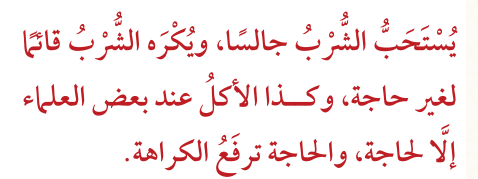
(وَلا مُودَّعِ وَلا مُسْتَغْنَى عنهُ رَبَّنا): غير متروك الطلَب إليه والرغبة فيما عندَه مُبْحَانهُ وَتَعَالَ)].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٤٥٨).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٤٥٨)، وابن ماجه (٣٢٨٥)، وحسَّنه الألبانيّ.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٣٨٥١)، وصحَّحه الألبانيّ.

يُسْتَحَبُّ الدُّعاء بالبركة بعد الفراغ من الطعام، ولو دعا قبلَه فلا بأس؛ لحديث: «إذا أكلَ أَحَدُكُمْ طَعامًا؛ فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ بارِكْ لَنا فيهِ وَأَطْعِمْنا خَيْرًا مِنْهُ. وَإذا سُقِيَ لَبَنًا؛ فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ بارِكْ لَنا فيهِ وَزِدْنا مِنْهُ؛ فَإِنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ اللَّهُمَّ بارِكْ لَنا فيهِ وَزِدْنا مِنْهُ؛ فَإِنَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ يُخِزِئُ مِنَ الطَّعام والشَّرابِ إلَّا اللَّبَنُ "().



والأفضل للمسلم: ألَّا يأكل ولا يشرب إلَّا وهو قاعد، وهو أهنا وأمْرَا وأصحُّ للبدَن.





<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٣٧٣٠)، والترمذي (٣٤٥٥)، وابن ماجة (٣٣٢٢)، وحسَّنه الألبانيُّ في الصحيحة (٢٣٢٠).





فعن أنس رَضَالِلهُ عَنهُ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَالَاللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ يَتَنَفَّسُ فِي الشَّرَابِ ثَلاَتًا، وَيَقُولُ: «إِنَّهُ أَرْوَى، وَأَبْرَأُ، وَأَمْرَأُ»(١).

[(أَرْوَى): من الرِّيّ، أي: ذهاب العَطَش.

(أبرَأ): أسلَم من الأذَى والمرَض.

(أمْرأ): أجمل انسياغًا].

يُكْرَه التنفُّس داخلَ الإناء، ولو انفردَ بالشُّرْب منه وحده؛ مبالغة في النظافة، فقد يخرُج مع النَّفَس بُصاقٌ أو مُخاطٌ، فيُكْسِبه رائحةً كريهةً، فيتقذَّر بها هو أو غيرُه عن شُرْبه.



<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۲۸).

لقول النبي صَالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: «إذا شَرِبَ أَحَدُكُمْ فَلا يَتَنَفَّسْ فِي الإناءِ»(١).

يُكْرَه النَّفِخُ في الطعام أو الشَّراب، سواءً لإزالة قذارةٍ فيه ونحوِها، أو لتبريد الطعام أو الشراب الحارِّ؛ فإنَّه لا يخلو النفخُ من بُزاقٍ يَسْتَقذِر منه.

لحديث: «نَهَى رسولُ اللهِ صَالَقَهُ عَنَهُ عَنِ النَّهُ فِي النَّفْخِ فِي النَّفْخِ فِي النَّفْخِ فِي النَّفْخِ فِي الطَّعامِ والشَّرابِ»(٢).

استثنى بعضُ أهلِ العِلْم من كراهةِ النَّفخ في الطعام والشراب: ما دَعَت إليه الحاجةُ، كما لو كان الشرابُ حارًا، ويشُقُ عليه أن ينتَظِر





<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٥٣)، ومسلم (٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد (٢٨١٧)، وصحَّحه الألبانيُّ في صحيح الجامع (٦٩١٣).

ليبرُد. ولو صبَّه في إناءٍ آخر ثـم أعادَه ثانيةً ليبرُد فهو أولَى من النَّفْخ فيه.

يُكْرَه الشَّرْبُ من فم الزُّجاجة، إلَّا إذا انفردَ بكرَه الشُّرْبُ منها وحدَه وأَمِنَ الضَّرَر، كالشَّرَق ونحوه.

فعن أبي هريرة وابن عبّاس وَعَلِقُهُ قالا: «نَهَى النبيّ صَالَاتُهُ عَلَيْهُ الْ يُشْرَبَ مِنْ فِي السّقاءِ»(١)، وهو الإناء الذي يُوضَع فيه الماء ويكون له فم يُشْرَب منه، كالقِرْبة.

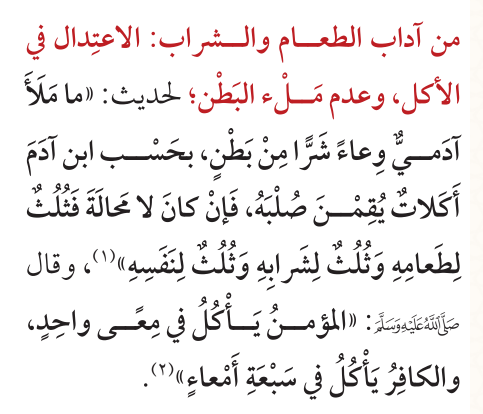
قولُ الرجلِ لصاحبه عند الاجتماع على شرابِ عصيرِ ونحوه: «بصِحَتك»؛





<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٢٨، ٥٦٢٩).

لا ينبغي، بل يُنهَى عنه؛ لأنَّ هذه العبارات يَسْتَعْمِلُها غالبًا شاربو الخمر عند اجتماعهم لشُرب الخمر والمُسْكِرات، والمسلم ينأى بنفسه عن التشبُّه بهم.



<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٨٠)، وابن ماجه (٣٣٤٩)، وصحَّحه الألبانيِّ.



<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٣٩٣)، ومسلم (٢٠٦٠).

## ينصح الأطباءُ بعدم إدْخال الطعام على الطعام قبل أن يتمَّ هَضْمُ الطعام الأول.

ولم يَرِدْ عن النبيِّ صَالَسَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حديثُ في النهي عن إدْخال الطعام على الطعام؛ وإنَّما هو من كلام الأطباء.

شَهُوة البَطْن من أعظم المُهْلِكات، وسببُ كثير من الآفات والأمراض القلبيَّة والبدنيَّة؛ وأَذْ تَتْبَعُها شهوةُ الفَرْج، شم الرَّغبة في الجاه والمال لتحقيق هاتين الشهوتين، ويتولَّد من فلال لتحقيق هاتين الشهوتين، ويتولَّد من فلسد ذلك من أمراض القلوب: الرِّياء والحسد والتفاخُر والكِبْر بسبب الانشغال بالدُّنيا، وقد قالت العربُ قديمًا: «المَعِدَة بيتُ الداء، والحِمْيَة رأسُ الدَّواء».







المسلم مأمورٌ بالتوازن في جميع أموره، والتسديد والمُقاربة، فلا إفراط ولا تفريط، وشريعة الإسلام وسطٌ بين الغالي والجافي.

فالمسلم لا يُسْرِف في الانتفاع بالمُباح (كالطعام والشراب) إلى حدِّ الإفراط والإغراق فيه، ولا يَحْرِم نفسَه ممَّا أحلَّ الله له من الطيِّبات إلى حدِّ التفريط.

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا اَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَكُمْ يَشْرِفُواْ وَكُمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ [الفرقان: ٢٧]، وقال سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَكُلُوا وَالشَّرِفُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ أَلَّهُ رَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ أَلَّهُ رَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ أَلَّا لَمُسْرِفِينَ ﴾ [الأعراف: ٣١].

## الإ وال

## الإسراف في الطعام والشراب: هو تجاوزُ الحدِّ والعادة.

"والإسراف إمَّا أن يكون بالزِّيادة على القَدْر الكافي، والـشَّرَه في المأكـولات الذي يضُرُّ بالجسم.

وإمَّا أن يكون بزيادة الترفُّه والتوشُّع في المآكل والمشارب واللِّباس.

وإمَّا بتجاوز الحلال إلى الحرام.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْسُرِفِينَ ﴾ يدلُّ على أَن السَّرَف يُبْغِضه الله، ويضُرُّ بدنَ الإنسان ومعيشته، حتى إنَّه ربَّما أدَّت به الحال إلى أن يعجز عمَّا يجب عليه من النفقات.

ففي هذه الآية الكريمة الأمرُ بتناول الأكل

والشُّرْب، والنهي عن تركها وعن الإسراف فيها »(١).

لا حرج في تناول أكثر من وَجْبَةِ طعام في اليوم، ولا يُعَدُّ ذلك بمُجَرَّده إسرافًا؛ بل الإسرافُ أن يأكل فوق الشَّبَع ولو في وَجْبَةٍ واحدةٍ.

من شُكْرِ الله تعالى على نِعْمة الطعام والشراب: ترشيدُ الاستِهلاك، وأن يكون الطَّبْخ أو الشِّراء من المطعَم على قَدْر الحاجة، والاحتِفاظ بالفائض في الثلاجة أو التصدُّق به أو جَعْله للحيوانات والطُّيور –ولنا في ذلك أجرٌ –.





<sup>(</sup>١) تفسير السعدي (ص٢٨٧)، بتصرُّف.

نسأل الله تعالى أن يوفِّقنا لما يحبُّه ويرضاه، وأن يُعينَنا على ذِكْره وشُكره وحُسْن عبادته آمين آمين والحمد لله ربِّ العالمين.

